
Ma chi è questo Signore, che ci è assolutamente necessario anche per Crans-
Montana?

Domenica II dopo il Natale del Signore

4.12.26

Quella che stiamo celebrando é la domenica seconda dopo il Natale del Signore. “Il tempo 
dell'attesa è ormai compiuto”. Canta un inno delle Monache trappiste di Vitorchiano. “Un 
giorno avrà fine l'attesa e saranno cieli nuovi e terra nuova. Dice il Signore, ecco, Io vengo 
presto. Dice la sposa, cioè la Chiesa, la comunità cristiana, sì vieni, Signore!”.

Domandare e attendere: ecco il segreto per non inaridire il cuore e la vita. 

Ma noi attendiamo veramente, desideriamo consapevolmente? 

Ma si attende e si domanda solo quando Qualcosa o Qualcuno ci è assolutamente 
necessario.

Ricordavo nell'ultima omelia del tempo di avvento, citando quell'ateo pensante che fu 
Berthold Brecht che esprime nella sua opera La leggenda di Natale, lui ateo questo 
desiderio, che è come una preghiera: “Vieni o buon Signore Gesù, perché tu ci sei 
necessario”. 

Per noi. Per me. Per te Gesù l'abbiamo lo aspettavamo, lo aspettiamo veramente come 
Colui che ci è necessario?

Ma chi è questo Signore, che ci è assolutamente necessario? 

E qui la meditazione si fa ardua, a cui bisogna dare un po’ di tempo e una volta tanto 
occorre dedicarsi a riflettere su che cosa o su Chi poggia la nostra fede. Non ne vale, 
forse, la pena?

Allora ascoltate le letture della Santa Scrittura di oggi però con una avvertenza: mai 
leggere la Parola del Signore senza tenere presente il tempo che stiamo vivendo, il 
concreto vivere che ci è dato. 

E dunque, come non ricordare questa sera la ferita profonda che ha segnato in ciascuno 
di noi l’esplosione di questa discoteca a Crans-Montana nell’ultimo giorno dell’anno? 

Oltre 40 persone, praticamente tutte adolescenti e giovani, sono morte divorate dalle 
fiamme. Alcuni a tal punto che i loro corpi erano irriconoscibili, da rendere quasi 
impossibile l'identificazione. 

Pensate: una madre, un padre, dei fratelli che non possono neppure piangere sul corpo 
del loro figlio.

E allora non si può leggere la Parola di Dio senza tenere presente il tempo che stiamo 
vivendo. Perché la Santa Scrittura non è una teoria, ma è una storia di salvezza che si 
inserisce, s’incunea come avvenimento dentro la nostra storia personale, fatta di gioia e di 
dolore, di passioni e di delusioni, di tentativi e di sconfitte. 

1



Infatti, la preghiera iniziale di questa domenica ci fa pregare proprio così: “Dio onnipotente, 
luce dei credenti, splendore della verità...”

Allora ci chiediamo, ma è mai possibile vederla questa la luce che viene, anzi che è già 
venuta tra noi, è possibile constatare lo splendore della verità in un frangente così 
doloroso e persino difficile da sopportare? Dov'è la luce che viene nel mondo, il Figlio di 
Dio, nato a Betlemme, dove si trova? Quando noi invece constatiamo che c’è tenebra e 
dolore nell’ iniziare un anno nuovo con questo interrogativo lancinante, che non può non 
toccarci, perché ultimamente é l'interrogativo su di noi. 

Eppure, pur faticando a vedere questa luce, la luce che illumina ogni uomo, come dice il 
Vangelo di oggi, è venuta e ha rivelato il senso della vita, dell'esistenza umana. 

Ed è  proprio nella constatazione di questa nostra confusione, di questo nostro tempo, 
costellato di guerre e di non senso, che Gesù è ancora l’astro che squarcia le tenebre, 
mettendoci a portata di mano proprio questo disegno di verità e di misericordia. Di 
misericordia (=miseri cordis, di noi poveri che osiamo sperare) Gesù, il Figlio di Dio, viene 
dopo essere già venuto tra noi 2000 anni fa, continua ora a venire. Noi dobbiamo 
continuamente avvertirlo dentro le situazioni della vita, perché è proprio in questi eventi 
che noi misuriamo il nostro desiderio di senso  e di attesa di Lui.

È paradossale che proprio sulla Croce delle difficoltà noi impariamo a adorare questo 
Figlio che ci è stato donato.

Il Vangelo appena letto, nella sua grande introduzione scritta dall'Evangelista Giovanni ha 
un'espressione molto bella in lingua greca, che l'italiano non rende, che spiega bene il 
nostro cammino esistenziale condiviso da Gesù.  

Giovanni scrive che il Verbo di Dio, il Figlio Unigenito del Padre, che é il senso e il 
significato di tutto, il Logos di tutto ciò che esiste, ebbene questo Figlio venne ad abitare in 
mezzo a noi. 

Già è grandioso che il Cielo, il Mistero stesso si presenti sulla terra, che sposi in qualche 
modo la terra, l’umano, ma il testo originario in greco usa una parola di una portata 
esistenziale grande. Usa il verbo eskenosen per dire che il Figlio Gesù è venuto ad abitare 
fra noi. E il verbo eskenosen letteralmente si dovrebbe tradurre: ha messo la sua tenda in 
mezzo alle nostre dimore.

È bellissima questa immagine, per dire, l'incarnazione del Verbo: è uno che mette la sua 
tenda in mezzo alle nostre tende. E la tenda è la tipica dimora della vita nomade dei 
beduini del deserto, costretti continuamente a muoversi per trovare qualcosa da mangiare 
per le loro greggi. Colui che dimora sotto una tenda è un errante, un vagabondo, un 
nomade nel deserto, in cerca di pastura per le pecore. Un nomade che non sa dove 
dormirà e riposerà nella notte dopo una giornata di lavoro. E non è detto che il vento del 
deserto se la porti via come abbiamo visto a Gaza in questi giorni. E la mattina dopo si 
prende la sua tenda l’arrotola e la porterà fino a quando troverà un altro posto adatto per 
riposare. 

Questa della tenda è un'immagine che parla, per dire, che il Figlio di Dio si fa compagno 
nel nostro vagare dentro la nostra vita piena di imprevisti, per guidarla, per accarezzarla, 
per sanarla. 

2



Cristo pone la sua tenda dentro i nostri dolori, dentro le nostre fatiche umane, dentro i 
nostri dubbi e le nostre incertezze del vivere. 

Io immagino che quei giovani di Crans-Montana mentre veniva loro strappata la vita, forse 
a qualcuno di loro sia venuto in mente che Qualcuno è venuto tra noi è li stava 
accompagnando nella sofferenza.

Come si fa a non amare una Persona così? Come si fa a non metterla al centro della 
nostra vita, quando ci troviamo a far fatica a dire “grazie”, a dire “io ti voglio bene”, a dire “ti 
perdono”, a dire “tu sei nel mio cuore”. 

Preghiamo: “Poni, Signore Gesù la sua tenda dentro alle nostre incapacità, dentro le 
nostre resistenze,  dentro le nostre grettezze”.

Cristo è uno che pone la sua tenda in mezzo al nostro vagare nella storia, si fa nostra 
compagnia.

E allora è naturale che Gesù faccia con noi la fatica di questa tragedia.

Ma dentro ogni fatica umana c’è un interrogativo aperto che esige una risposta. Ma 
bisogna che ci sia un interrogativo aperto, un impegno per questo interrogativo che 
richiede una risposta.

E siccome Cristo è il significato di tutto, é la Parola vivente del Padre che spiega il Mistero 
che c’è dentro in ogni ferita umana ci sarà una spiegazione anche dentro questa tragedia.

Ma noi dobbiamo come si suol dire: “stare sul pezzo” non voltare la nostra faccia distratta 
altrove, ma farne oggetto di dialogo tra noi: che cosa ci vuoi insegnare Signore con 
questa tragedia?.

Io non so se corrisponde al vero, ma alcuni giornalisti hanno registrato il clima, l’atmosfera 
che regna ora a Crans Montana, e notavano che già si era voltata pagina, come se la 
coscienza personale avesse già archiviato il fatto come una cosa che può capitare: le 
piste di sci erano traboccanti di sciatori, i bar pieni di persone…e nei bar si parlava di 
come organizzare le prossime vacanze, magari un pochino più sicure.

Amici quando capitano questi segni dolorosi nella vita non voltiamo la faccia dall’altra 
parte, ma “stiamo sul pezzo”.

Noi siamo degli smemorati, dei senza memoria e così il nomade Gesù che aveva messo la 
tenda in mezzo a noi per farci compagnia l’abbiamo relegato come l’abbiamo relegato 
nella stalla che accolse la sua nascita.

3


